思。正负面都在一个卦里,都是教育的问题,教育才能发挥它纯良的本性。

蒙。亨。匪我求童蒙,童蒙求我。初筮告, 再三渎,渎则不告。利贞。

卦辞第一个字就是"亨"。前面三个卦都有"元亨利贞",这个卦只讲了"亨"。"亨"就是沟通,教育就是沟通,老师和学生互相了解。"亨"是非常重要的,怎么沟通呢?"匪我求童蒙","匪"即非,不是"我求童蒙",而是"童蒙求我",不是老师找学生来教,而是学生有困难来找老师。老师拼命找学生来教,学生不听,要知道教育不是强迫的,教育是学生有问题来求解,请老师帮他点破迷津。这是教育的功能。假定是占卜,第一次你问问题,也就是学生第一次问问题,你告诉了他,然后学生一再问同样的问题,学生心里有他自己的看法,再三地问,那就是"初筮告,再三渎,渎则不告"。这句话就是说,你有诚意我才告诉你,你来刁难老师,我不告诉你。第二爻就是老师本身,老师是教育的中心。这一爻是主爻,卦辞里面的贞就是第二爻的阳爻,是诚。所以卦辞讲了那么多,最后落到两个字,一个是"亨",一个是"诚"。沟通,要有诚意。人与人的关系,离不开诚意。

蒙卦第二、五这两个爻,位不当,但是相应。《易经》里,位当而应当然好,但是二、五两爻位不当而应,反而比位当而应更好。为什么呢?我的看法是,第二爻是君子,第五爻是君主。君主位不当的话,君主是阴,第二爻是阳,君主谦虚地向下面第二爻学习,去求人才,尊重人才,反而好的比较多。这就是照理

说位当而应是好的,但是二、五这两个爻位不当,而"应"反而更好,因为君主谦虚。蒙卦,不是完全好,因为有遮蔽、无知,所以需要教育。



初六。发蒙,利用刑人,用说桎梏,以往吝。

初爻位不当,是阴爻。"发蒙""启蒙"二词就从此而来,初 六是刚开始,象征小孩子启蒙。"利用刑人,用说桎梏,以往吝", "说"字在古文里,有时是悦,有时是脱,这里是用来脱掉桎 梏——脚镣手铐。为什么启蒙?启蒙就是教育那些无知的小孩子, 要用一点点刑罚,如竹子做的篾条打手心,用作处罚,这个处罚 不是为了处罚,而是为了解脱学生的无知,把"脚镣手铐"拿掉。 因为是第一爻,一开始,代表脚。脚上有铁链,行不得,不能走, 所以要拿掉,让学生可以走。这是古代的主张,教育要有一点点 合理性的处罚。



九二。包蒙吉, 纳妇吉, 子克家。

第二爻是最重要的了,因为是老师,是主爻。这里讲的是"包蒙吉,纳妇吉,子克家"。包是指上面那层包含了下面的,为什么要包?因为要使下面的不要走太快,慢慢走。包还有包容的意思,都是上面对下面的包容。在《易经》理出现好几次的包,包下面的蒙,蒙指初六。所以老师对下面那个无知的幼童要包容。"纳妇",就是娶老婆,是婚姻的关系,有时是二爻和五爻,一阴

一阳;或者是一爻和四爻,都有婚姻的关系。也就是说,二爻的老师接纳了君主,指导君主,收君主为学生。"纳妇"就是沟通,就如婚姻关系就是沟通一样。如果卦讲家庭,第五爻就是父亲,第二爻就是儿子。"子克家",就是儿子当家。父亲年迈昏庸了,儿子要当家。以上讲的三点非常重要。



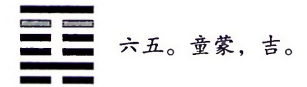
六三。勿用取女,见金夫,不有躬,无攸利。

六三、我们说过一般是不好的。由内到外、凶也。这一爻是 阴爻, 代表女性。爻辞说"勿用取女", 这样的女性, 不要娶, 娶了倒霉。"见金夫",因为这样的女性看到有钱人,"不有躬", 即失身, 保不住自己。就关系来讲, 六三和上九应该是阴阳相应, 所以他们是夫妻关系或者是男女的关系。为什么六三是男女关系 不好呢? 从卦上来讲, 因为六三是阴爻, 乘六二之阳。上面阴下 面阳,乘的原则是不好。六三不听老师指点,看到有钱人巴不得 嫁了。今天的社会这样的女性也很多。嫁给有钱人是不错,也无 可厚非。碰到有钱人也难得,但问题是"不有躬",保不住自己。 为了有钱人失去了自己,失去了原则。朱熹的《周易折中》在蒙 卦六三上就举了一个例子, 即鲁秋胡调戏女子, 但朱熹没有讲明 白,将原来的事实颠倒了。这是一部戏剧,是以汉代班昭《列女 传》里的故事为底本,说是一个女子跟鲁秋胡结婚不到几天,鲁 秋胡就去了京城做官了, 五年以后衣锦回乡, 路上看到一个女子 在采桑叶, 鲁秋胡就跟这个女子说, 你采桑很辛苦, 不如跟我, 我是大官。女子就批评他说,你做官是你的事,我采桑很快乐,

这是我的生活,你即便很有钱,我也不愿意。鲁秋胡还算好,被拒绝后就离开了,也没死缠烂打。不料回家后发现,自己在路上调戏的女子原来就是自己的太太。现在把这个故事放到这里就是一个很好的例子。"金夫"是有钱人,事实上太太是拒绝了,如果不拒绝,结果可想而知。现在我们站在这个女人的视角来分析,看到有钱人如何抉择呢?还是用我的转化观念。六三要转化,向下,转化九二(老师)的教训。老师代表原则,代表理义,所以她如果有原则,就知道拒绝,否则便"不有躬",就失身了。这在乎六三的选择,如果背弃了九二老师的教训,见利忘义,失身了,就完了。这个故事用在这里,很有戏剧性。



六四也是应变的,到了外卦,成了"困蒙"。也就是说大环境不利,受环境影响,是"困蒙"。所以,环境非常重要,孟母三迁,就是怕孟子受环境影响,困在里面。这就是阴爻,所以不免有羞耻。



到了六五,君主的位置,却说"童蒙"。"童"字本应该出现在初六,但出现在了君主的位置。也就是说君主虽然高高在上,但应该把自己当小孩子,知道自己的无知。我们知道古代的臣子都坐在君主南面,君主在北面,君主只有在面对老师的时候是坐

在南面的,面对老师要谦虚,要自认为是无知的小孩子,向九二学习。



上九。击蒙,不利为寇,利御寇。

上九,发展到极点,启蒙不行了,只有"击蒙"。开始时,启蒙还可以,到了最后"蒙"得那么深,而且这一爻不是小孩子,是大人了,小惩罚没用,要痛击,要重打,打破他的愚昧。下面的话,讲教育的功能非常好。成年人的教育,"不利为寇",教育不是用来帮助我们做强盗,而今天的教育就是在帮助我们争斗,像强盗一样,如争权夺利,教育的目的是帮助你防范外面那些不好的东西进入内心,使人心不受外界坏事情的影响。这是教育的功能,所以卦象是止其险。

最后我总结一下六爻。

第一爻,克己,就如颜回问孔子"何为仁",孔子说"克己复礼"。

第二爻, 要有诚, 对人多宽容。

第三爻,把握原则。

第四爻,注意大环境。

第五爻,要虚心对人对物。

第六爻,严防外邪进入你的内心。

这就是蒙卦六爻的简单总结, 也是蒙卦本身的意思。

## 需卦(量)第五



扫一扫, 进入课程

"需"字,上面是雨,下面的"而"象征我们的胡子。雨水下来,沾湿了胡子。"需"字,如果加上三点水,就是濡,打湿的意思。也就是说我们的"心"太干了,需要雨水来润湿。"濡"一次,就是指德,濡其德就是说要用德来润湿我们。

从六爻来看,需卦上面是乾,下面是坎。坎是水,乾是天。水天需,水在天上,变雨水一定会下来。在古代,雨水非常重要,最重要的祭祀就是祈雨的礼。乾是往上走,坎是危险,也就是进入危险。这好像是相反的意思,雨水下来应该是正面的意思,濡湿我们的身体,也让种子可以生长;但进入危险则是负面的。需在蒙之后,蒙是有知,我们有了教育,就有了知;有了知之后,我们追求需要,在追求需要的过程中时时会遇到危险,故要克服困难和危险,去得到我们需要的。禅宗的达摩祖师有句话说"有求皆苦,无求乃乐",有求就有危险,从卦象我们可以看出来。需是需求,要能够等待,不是马上可以得到的。所以等待是一种艺术,能等待,也是一种艺术。所以,需有需求、等待的意思。

## 雷。有孚,光亨,贞吉,利涉大川。

卦辞的"有孚",就是有诚。《易经》里的诚就是孚,所以在《易经》里碰到这个字,我都是两种解释,一个诚,一个信。对内有诚,对外有信。"光亨",光是光明,亨是沟通。卦象有危险,要沟通了解,才能克服危险。需求有危险,因为坎是危险,所以要亨,要沟通了解。这个卦的主爻是九五,为阳爻。要把握你的正道,修养你的诚,要以诚信来追求,不要有邪心。有孚,有亨,有贞,有吉,没有就会凶。"利涉大川",坎是水,就是川,可以克服困难,可以通过危险。因为有上面三个条件——孚、亨、贞,可以"利涉大川",所以卦辞说的是这三个字,要克服困难和危险。



初九。需于郊, 利用恒, 无咎。

"需"是等待达到目的和需要。"需于郊",郊外,是远的地方。"利用恒",要利用和把握"恒"字,才会"无咎"。恒是一种德,怎样才有恒,怎样才是有恒之德。我在《易经处变学》中提了四点,现在把它们拿出来讲:第一,开始是从微小的事发展;第二,要逐渐地,一点一点地,慢慢来,不能快,一快就不恒了;第三,要有原则,没有原则就见异思迁了;第四,要有好的目标。



九二。需于沙,小有言,终吉。

"需于沙",离水近了一些。"小有言",就是稍微有人讲闲话,有人批评你。为什么这一爻有这个现象,因为爻位不当,它居阴位却是阳爻,有位置缺陷,所以"小有言"。但是,下面是阳爻,上面的九三也是,三个阳爻走在一起,君子要走在一起,不是独行,结合在一起才能改变社会。第二爻就能结合上面和下面的两个阳爻,"终吉",最终还是吉的。



九三。需于泥,致寇至。

"需于泥", 更靠近水了。沙地还可以走, 泥地就有陷进去的 危险了。三爻阳刚太甚, 骄傲, 危险在即。"寇", 就是外面的危机, 是自己招致的, 因为骄傲导致。阳气太强, 所以第三爻多半会出 现"致寇至"。每次讲到这里, 我常常对学心理学的学生讲,《易 经》的第三爻是心理学讲的"自我", 由内到外, 麻烦自取。



六四。需于血, 出自穴。

第四爻是外卦坎卦的第一爻,已经有了危险。"需于血",流血了。"血"字多半出现在阴爻,有血的象。"出自穴",从穴里面出来。我前面提到过,以前读《易经》有些地方我读不通,但我会看注解,各种注解好像都没有给我一个满意的答案,所以在

中国台湾地区我不敢教《易经》,没有自信怎么教学生?来美国之后,我就如同到了外卦。有时候受不同文化的冲击,语言的困难,人事的无知,各种外来的问题都压着我,就像坎卦。坎就是挖了一个地洞掉进去,但为什么说出穴呢?从卦象上来讲,有些解释说六四位当,是阴爻,位当,和初九一阴一阳是相应的,所以可以跳出穴。这是从卦象上解释,但我还是不满意。有一天我找到了答案,今天就和大家讲一下。1989年2月11日,我写了三页文字,是对这一爻的新体会。我过去在美国教书时,因为讲英文,所以我只简单解释这个意思。但是对你们,我改变了想法,所以我想把这三页文字的要点告诉给大家:

清早,我还在床上,还没起来,脑袋一片空白,无所待,也无所需,忽然我的思路集中到昨天未完成的那卦——需卦,对于该卦的六四爻"出自穴",虽从各种注解中可以选择一种最好的来解释,但每当我解释完后,都未能完全满意。以前我的解释是,进入了危险,有出血的象征,但是六四和初九是位置当、相应,如果六四听初九的话,应该有出险的可能。但为什么一面有出血、流血的象征,一面又可以跳出危险?这不是很矛盾吗?我始终觉得这个道理没有完全明白。

就坎卦来说,是洞穴的象征;六四是阴爻,有流血的象征,但六四正是这个坎——外卦的第一爻,应该是入险,坎是危险,坎卦的第一爻应该是进入危险,为什么说出险?好像有点矛盾,值得我深思。当我正为这个问题苦思时,突然冒出一个念头,苦思,就是苦待。这个念头,就像禅宗的顿

悟,使我得到一线的旭光,转出了一片新的天地。于是我把 念头放松,从《易经》)提了出来,想到自己。想到自己从 中国台湾地区到美国来,在台湾,我就像内卦的乾,三根都 是阳爻,一切都不错,系主任做了好几年。可是,渡海来美 国, 我是为了等待, 是需, 希望有更大的成就, 更是为了我 的孩子有更好的学习机会,我有四个儿子。可是我这一冲刺, 却出了血,这很有趣。我们当时从台湾地区来美的留学生, 会自嘲,说留学是"流血",因为到了美国很苦。那时候台 湾地区很穷, 在我大学毕业时, 很多同学能到美国来已经不 错了,还是坐轮船,不是坐飞机。所以,那时说到美国来是 天下没有张口就来的饮食,必须要工作,必须要牺牲,必须 要冒险。出血,是等待有了危险,也是有了转机。因为这是 接近成功的大挑战,这是禅宗说的悟前的苦功夫,即所谓"大 化っつけんなかしまれる 死一番, 再活现成"。出血、流血, 固然不好, 却是有血有 肉见真章。前面的等待,前面三个爻,待于郊,待于沙,待 于泥, 都是等待。而出血, 是真刀真枪刺入了心。注意, 第 四爻是代表心,刺入了心,所以有锥心之病,才有刻骨之思,十有山台险的可能 才有出危险的可能。

我们知道坎的第一爻,有两种可能,一种是进入危险,一种是超越危险。在象的错觉上,好像从外卦坎的初爻到坎的二爻,是进入了坎的当中,也就是进入了危险当中,其实不然。坎的中爻有两个解释,一个是在危险当中,但最危险